
1 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

 
CBS 

Colegio Bautista Shalom 

 
 

Cultura y Lenguas Mayas 1 
Primero Básico 

Primer Bimestre 
 
 
 

 
 
 



2 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

Contenidos 
 

CULTURA MAYA 
 

 UBICACIÓN DE LA CIVILIZACIÓN MAYA. 
 RELIGIÓN DE LA CULTURA MAYA. 
 DIOSES DE LOS MAYAS. 
 CARACTERÍSTICAS DE LOS MAYAS. 
 ORGANIZACIÓN SOCIAL. 
 PRECLÁSICO MAYA. 
 PERÍODO CLÁSICO. 
 PERÍODO POSCLÁSICO. 
 ARTE MAYA. 
 ARTE PREHISPÁNICO. 

 
ARQUITECTURA MAYA 

 
 INICIO DE LA ARQUITECTURA MAYA. 
 ARQUITECTURA MAYA. 
 PROPÓSITO DE LA ARQUITECTURA MAYA. 
 CARACTERÍSTICA DE LA ARQUITECTURA MAYA. 
 MODELO DE LA ARQUITECTURA MAYA. 
 DESCRIPCIÓN DE LOS EDIFICIOS. 

 
PUEBLO XINCA 

 
 EL ENCUENTRO DE LOS XINKAS CON LOS ESPAÑOLES. 
 EL DILEMA DEL IDIOMA XINKA. 
 EL VESTIDO O INDUMENTARIA. 

 
PUEBLO GARÍFUNA 

 
 LENGUA GARÍFUNA. 
 GATRONOMÍA. 
 MÚSICA. 
 DANZAS. 
 ECONOMÍA. 

 
 
 
 
 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

NOTA: conforme vayas avanzando en tu aprendizaje debes realizar cada uno de los ejercicios presentes. Y, aquellas 
actividades que tu catedrático(a) te indique. 



3 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

CULTURA MAYA 
 

 
 
La civilización maya fue una de las culturas más fascinantes y avanzadas de Centroamérica. 
Se estableció desde aproximadamente el siglo XX a. C. hasta el siglo XV d. C., cuando la 
conquista de América marcó su fin. Los mayas hicieron importantes aportaciones en 
matemáticas, escritura, arquitectura y astronomía, y contaban con una organización social, 
política y religiosa muy compleja, que influyó en culturas posteriores. 
 
UBICACIÓN DE LA CIVILIZACIÓN MAYA 
 
La civilización maya se desarrolló principalmente en la península de Yucatán y en áreas 
circundantes de Centroamérica. Este territorio abarcaba regiones del sureste de México, 
Guatemala, Belice y partes de Honduras y El Salvador. La zona presenta una geografía muy 
variada, que incluye densas selvas tropicales, montañas, valles y extensas zonas costeras y 
semidesérticas. Esta diversidad topográfica influyó en la vida de los mayas, permitiéndoles 
adaptar su agricultura y desarrollar avanzados conocimientos en astronomía, matemáticas y 
arquitectura. Además, la variedad del terreno facilitó el intercambio cultural y comercial entre 
ciudades-estado, contribuyendo a la formación de una identidad regional verdaderamente 
única. 
 
Hoy en día existen ruinas de las principales ciudades mayas: Yaxchilán, Tulum, Cuello, 
Coba, Copán, Palenque y Chichén Itzá. 



4 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

Actividad 1 
Instrucciones: Mapa interactivo, en 
grupos pequeños en un mapa en blanco de 
Centroamérica. Marque con colores las 
áreas donde se ubicaban las principales 
ciudades mayas, como Chichén Itzá, Tikal, 
Copán, Palenque, etc. 
 
 

RELIGIÓN DE LA CULTURA 
MAYA 
 

La religión maya fue un sistema complejo 
y profundamente integrado en la vida 
cotidiana, en el que lo sagrado se 
manifestaba en la naturaleza, el tiempo y la 
astronomía. Los mayas eran politeístas y 
creían que múltiples dioses regían 
diferentes aspectos del universo. Para ellos, 
el mundo natural – el sol, la lluvia, la tierra 
y hasta los vientos – no solo era un 
escenario, sino una fuente viva de poder 
divino. Su calendario y observaciones 
astronómicas no eran simples herramientas, 
sino medios para interpretar y conectarse 
con lo divino, creando un puente entre lo 
terrenal y lo celestial. 
 
En este sistema, la religión no se limitaba a rituales y templos; era también la base de su 
organización social y política. Los sacerdotes, considerados intérpretes de la voluntad de los 
dioses, desempeñaban un papel crucial, realizando rituales, ofrendas y sacrificios que 
buscaban mantener el equilibrio y la armonía en la sociedad. De esta forma, la religión maya 
era una fuerza transformadora que impregnaba cada aspecto de la vida, desde la agricultura 
hasta la arquitectura monumental. 
 
 

Las creencias religiosas de los mayas 
quedaron plasmadas en su famoso libro Popol 
Vuh. 
 

 
 



5 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

DIOSES DE LOS MAYAS 
Los principales dioses mayas eran los siguientes: 
 

 Hunab Ku: Considerado el dios principal, Hunab Ku era visto como el creador de 
todos los seres y el centro de la cosmovisión maya. Representaba la unidad y la 
totalidad de lo divino. 

 Itzamná: Dios de la sabiduría y el conocimiento, Itzamná era también asociado con la 
escritura y el tiempo. Se creía que era un maestro que enseñaba a la humanidad las 
leyes cósmicas y el orden. 

 Ixchel: Esta diosa era la encargada de la fertilidad, la luna, el parto y el agua. Ixchel 
simbolizaba la maternidad y la creación, siendo fundamental para la vida y la 
agricultura. 

 Yum Kaax: Dios de la agricultura, Yum Kaax garantizaba el crecimiento de los 
cultivos y la abundancia en las cosechas. Su culto estaba estrechamente vinculado a la 
fertilidad de la tierra. 

 Kauil: Conocido como el dios del fuego y de la medicina, Kauil era venerado tanto por 
su capacidad curativa como por su rol en los rituales que implicaban la transformación 
y renovación. 

 Kukulkán: A menudo representado en las famosas pirámides escalonadas, Kukulkán 
era el dios del agua y del viento. Este dios también está relacionado con el 
renacimiento y la renovación, siendo un símbolo de la dualidad entre lo divino y lo 
humano. 

 
 

CARACTERÍSTICAS DE LOS MAYAS 
 

Importancia Histórica y Cultural: 
Los mayas fueron una de las civilizaciones precolombinas más influyentes en América. Su 
legado se extiende a través de los siglos, influyendo en las costumbres, tradiciones y 
conocimientos de las culturas posteriores. La magnitud de su aporte se observa en la 
durabilidad de sus logros y en la persistencia de sus descendientes, que aún conservan 
elementos de esta herencia ancestral. 
 

1. Ubicación Geográfica y Entorno Natural: 
La civilización maya se desarrolló principalmente en la península de Yucatán y en las 
áreas circundantes de Centroamérica, abarcando territorios de México, Guatemala, 
Belice, El Salvador y Honduras. Esta región se caracteriza 
por una diversidad topográfica notable: selvas densas, 
montañas, volcanes y áreas costeras semidesérticas. Esta 
variedad del entorno natural influyó en la forma en que 
los mayas cultivaban sus tierras, desarrollaban sus 
técnicas agrícolas y construían sus ciudades-estado.  



6 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

2. Religión y Cosmovisión: 
Los mayas eran politeístas, lo que significa 
que adoraban a múltiples dioses, cada uno 
vinculado a elementos naturales y fenómenos 
celestes. Entre sus deidades principales se 
encontraban Hunab Ku (dios creador), 
Itzamná (dios de la sabiduría), Ixchel (diosa 
de la fertilidad y el agua), Yum Kaax (dios 
de la agricultura), Kauil (dios del fuego y la 
medicina) y Kukulkán (dios del agua y el 
viento). La religión maya no solo se 
manifestaba en rituales y sacrificios, sino 

también en un complejo sistema de calendarios y en la observación de fenómenos 
astronómicos, que guiaban sus festividades y la toma de decisiones en la sociedad. 

3. Avances Científicos y Técnicos: 
La civilización maya destacó por sus logros en matemáticas, 
astronomía y escritura. Desarrollaron un sistema numérico 
vigesimal (basado en el número 20), crearon calendarios 
sumamente precisos y diseñaron una escritura jeroglífica 
compleja. Estos avances no solo evidencian su alto nivel 
intelectual, sino que también permitieron registrar su historia, 
religión y eventos astronómicos, dejando un legado de 
conocimientos que aún se estudia y admira.  
 

4. Organización Social y Económica: 
La sociedad maya estaba jerárquicamente organizada, dividiéndose en 
sacerdotes, gobernantes, nobleza, artesanos, campesinos y esclavos. 
La economía se basaba principalmente en la agricultura, con cultivos 
como el maíz, el frijol y el cacao, que se cultivaban mediante técnicas 
innovadoras. La especialización del trabajo y el trueque facilitaban la 
convivencia y el intercambio de bienes entre las ciudades-estado. 

 
 

5. Arte y Arquitectura: 
El arte maya es una expresión de su fervor religioso y su vida 
social. Se manifestó en la construcción de monumentales 
pirámides, templos y estelas que contaban historias, celebraban a 
sus dioses y destacaban la figura de sus gobernantes. La cerámica 
policromada y las esculturas en piedra son testimonio de su 
habilidad técnica y estética, reflejando tanto la grandeza de su 
cultura como sus complejas creencias.  

 



7 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

ORGANIZACIÓN SOCIAL 

La sociedad maya estaba fuertemente estructurada y organizada en varios niveles jerárquicos, 
donde cada grupo cumplía funciones específicas que contribuían al funcionamiento de la 
ciudad-estado y a la preservación de su cultura. Esta organización no solo definía las 
relaciones de poder, sino que también reflejaba las creencias religiosas y la importancia de la 
comunidad. 

1. Sacerdotes 

Los sacerdotes eran considerados los guardianes del conocimiento religioso y astronómico. 

 Funciones: 
 Realizaban rituales y sacrificios para honrar a los dioses. 
 Interpretaban el calendario y los eventos celestes para predecir cambios 

climáticos y otros fenómenos importantes. 
 Eran vistos como intermediarios entre los dioses y el pueblo. 

 Ejemplo: En ceremonias importantes, los sacerdotes dirigían procesiones y utilizaban 
símbolos sagrados, como el jade y la cerámica policromada, para comunicar mensajes 
divinos a través de sus rituales. 

2. Gobernantes 

Los gobernantes eran las familias o líderes que ejercían el poder político en las ciudades-
estado. 

 Funciones: 
 Tomaban decisiones importantes sobre la administración y el orden social. 
 Presidían reuniones y controlaban los recursos, como la tierra y los cultivos. 
 Su autoridad se manifestaba en vestimentas y adornos especiales que los 

diferenciaban del resto de la población. 
 Ejemplo: En centros urbanos como Tikal, los gobernantes eran representados en 

murales y estelas con vestimentas elaboradas y símbolos de poder, indicando su 
posición privilegiada. 

3. Nobleza 

La nobleza estaba compuesta por altos funcionarios, jefes guerreros, caciques y algunos 
comerciantes. 

 Funciones: 



8 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

 Actuaban como líderes militares y defendían la ciudad-estado en conflictos 
internos y externos. 

 Administraban bienes y coordinaban la economía y el comercio. 
 Servían de ejemplo a la comunidad, mostrando comportamientos que reforzaban 

los valores y la identidad cultural. 
 Ejemplo: Los altos funcionarios a menudo eran representados con iconografía que 

destacaba su valor y liderazgo, como armas ceremoniales y símbolos de la deidad 
Kukulkán, vinculando su poder con la protección divina. 

4. Artesanos y Campesinos 

La base de la economía maya estaba compuesta por artesanos y campesinos. 

 Funciones: 
 Los campesinos cultivaban la tierra, principalmente maíz, frijol, calabazas y 

cacao, utilizando técnicas agrícolas avanzadas para la época. 
 Los artesanos elaboraban objetos de cerámica, textiles, y herramientas, además 

de esculturas y ornamentos que embellecían templos y monumentos. 
 Este grupo era crucial para la producción de alimentos y la creación de bienes 

que se intercambiaban en mercados locales o a través del trueque. 
 Ejemplo: Las comunidades agrícolas vivían en zonas rurales, y sus viviendas eran 

construidas con materiales sencillos como cañas y barro. En los mercados, los 
artesanos ofrecían cerámicas decoradas con patrones geométricos y figuras 
mitológicas, que representaban tanto la vida cotidiana como la religiosidad. 

5. Esclavos 

Los esclavos constituían la base social en términos de mano de obra y eran responsables de 
ejecutar los trabajos más duros. 

 Funciones: 
 Realizaban tareas forzadas en la agricultura, construcción y otras labores 

pesadas. 
 Su trabajo era esencial para sostener la economía y para la construcción de 

grandes obras arquitectónicas. 
 Eran considerados la capa más baja de la sociedad, aunque su presencia era 

fundamental para el funcionamiento del Estado maya. 
 Ejemplo: Durante grandes proyectos de construcción, como la edificación de 

pirámides y templos, los esclavos eran quienes aportaban la fuerza física para 
transportar materiales y trabajar en las estructuras monumentales. 

 



9 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

PRECLÁSICO MAYA 
 

El Período Preclásico, comprendido entre aproximadamente el 2000 a.C. y el 250 a.C., 
constituye una etapa fundamental en la formación de la civilización maya. También conocido 
como el Período Agrícola, este lapso marca el inicio del desarrollo cultural, social y 
económico en Mesoamérica. Durante esta época, se produjeron innovaciones trascendentales 
que sentaron las bases de la cultura maya. 

Avances Tecnológicos y Culturales 

Uno de los logros más significativos del Preclásico Maya fue 
el invento de la cerámica. Esta tecnología permitió la 
elaboración de recipientes, utensilios y objetos rituales, 
facilitando el almacenamiento de alimentos y el comercio entre 
comunidades. Además, se inició una agricultura floreciente, en 
la que el cultivo del maíz, frijol, calabazas y cacao se convirtió 
en la base de la subsistencia. Los mayas empleaban 
herramientas como “sembradores”, que eran estacas o 
macanas puntiagudas, para perforar la tierra y sembrar sus 
cultivos de manera más eficiente. 

Formación de Sociedades y Urbanismo 

Durante este período se asentaron las primeras sociedades complejas en Mesoamérica, cuyos 
descendientes constituyen parte importante de los pueblos indígenas contemporáneos de 
Guatemala y regiones colindantes. El Preclásico se divide convencionalmente en tres sub-
etapas para facilitar su estudio: 

 Preclásico Temprano (2000 a.C. – 800 a.C.) 
Se establecieron los primeros núcleos poblacionales y se iniciaron las prácticas 
agrícolas y la manufactura de cerámica y herramientas de piedra. 

 Preclásico Medio (800 a.C. – 400 a.C.) 
Las comunidades se expandieron y consolidaron, desarrollándose formas artísticas y 
técnicas de construcción rudimentarias que marcarían la evolución de la arquitectura 
ceremonial. 

 Preclásico Tardío (400 a.C. – 250 a.C.) 
Se evidencia una mayor complejidad cultural y social, con la construcción de plazas, 
templos de tierra apisonada y pirámides escalonadas. Asimismo, se inicia la talla de 
piedra para esculpir imágenes de deidades, dando un primer vistazo a la cosmovisión 
religiosa maya. 



10 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

Innovaciones en Herramientas y Tecnología 

Los habitantes del Preclásico Maya no solo se destacaron por su agricultura, sino también por 
sus innovaciones en la fabricación de utensilios: 

 Cerámica policromada: Con técnicas primitivas pero efectivas, elaboraron ollas, 
tinajas y comales, además de ídolos que representaban a sus dioses. 

 Utensilios de piedra: La producción de 
metates para amasar el maíz y la talla de puntas 
de pedernal y obsidiana para la fabricación de 
lanzas demostraron una notable destreza 
técnica. 

 Textiles y tejido: Utilizaban telares primitivos 
para tejer mantas y prendas de algodón o fibra 
de henequén, esenciales para su vestimenta y 
comercio. 

Urbanismo y Arquitectura 

Los pobladores preclásicos construían viviendas con estructuras sencillas de palos 
entretejidos con cañas y barro (bajareque), con techos de hojas de palma u otros materiales 
vegetales. Además, en las aldeas cercanas a las áreas de cultivo se erigían plazas 
ceremoniales y templos que, con el tiempo, evolucionaron hacia las impresionantes pirámides 
escalonadas del Clásico Maya. Estas construcciones no solo cumplían funciones residenciales 
y religiosas, sino que también servían como centros de reunión y símbolos del poder y la 
identidad cultural. 

PERÍODO CLÁSICO 
 
También llamado periodo Teocrático, este periodo abarca aproximadamente desde el 300 
a.C. hasta el 950 d.C. Se le denominó así porque, en sus inicios, se creía que el grupo 
sacerdotal era quien ejercía el poder político y que la vida económica, social y cultural giraba 
en torno a la religión. Con el avance de las 
investigaciones arqueológicas, se ha 
reconocido que, si bien los sacerdotes 
desempeñaban un papel crucial como 
intérpretes de la voluntad de los dioses, el 
control político efectivo recaía principalmente 
en la clase guerrera y la nobleza. La imagen 
tradicional de una sociedad gobernada 
exclusivamente por sacerdotes se ha visto 



11 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

matizada por el descubrimiento de constantes conflictos y guerras entre ciudades-estado, lo 
cual evidencia una estructura de poder compleja y en constante cambio. 

Durante este periodo se incrementó notablemente la agricultura, actividad que se convirtió 
en la base de la economía maya. La intensificación de la labor agrícola permitió el 
surgimiento de una división del trabajo cada vez más especializada, lo que a su vez 
contribuyó a una fuerte estratificación social. Los labradores, que trabajaban en vastos 
campos de maíz, frijol, calabazas y cacao, coexistían con una elite que incluía a gobernantes 
y guerreros. Esta organización permitió sostener grandes centros urbanos y redes comerciales 
complejas que facilitaban el intercambio de bienes y conocimientos a lo largo de la región. 

En la zona del Petén, se destacan tres centros importantes: 

 Uaxactún (600 a.C. – 889 d.C.) 
Ubicado a 25 kilómetros al norte de Tikal, Uaxactún es reconocido por albergar el 
templo maya más antiguo de la región. Además, es el primer sitio donde se observó la 
existencia del arco falso maya, un elemento arquitectónico significativo en el 
desarrollo de la construcción ceremonial. 

 Copán (Honduras, alrededor del 736 d.C.) 
Conocido como el centro científico del mundo maya, Copán fue fundamental en el 
perfeccionamiento de la astronomía. Los mayas en Copán determinaron con precisión 
la duración del año tropical, crearon tablas de eclipses y desarrollaron una fórmula para 
ajustar su calendario, adelantándose incluso a los métodos utilizados hoy en día. 

 Tikal (800 a.C. – 869 d.C.) 
Enclavada en el corazón de la selva, Tikal alcanzó su máximo esplendor llegando a 
albergar cerca de 100,000 habitantes. Fue la ciudad más grande de América en el 
Clásico tardío, sustentada por una red comercial sofisticada y estratégicamente ubicada 
entre dos sistemas fluviales que facilitaban el comercio con otras regiones. 

Estos centros no solo simbolizan el auge del poder político y económico maya, sino que 
también evidencian la interrelación entre religión, guerra y comercio. El Período Clásico 
maya refleja una época de intensa actividad cultural y militar, en la que los avances 
tecnológicos y artísticos se consolidaron junto a complejas estructuras de poder. Esta 
interconexión permitió a los mayas desarrollar una civilización que, a pesar de sus conflictos 
internos, dejó un legado cultural y 
científico que continúa fascinando al 
mundo. 

 
 
 
 
 
 



12 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

PERÍODO POSCLÁSICO 
El Período Posclásico, comprendido 
aproximadamente entre el año 987 y 1,300 
d.C., representa una etapa de reconfiguración 
y revitalización en la civilización maya. Este 
periodo se inicia con la expansión hacia 
nuevos dominios, lo que permitió la 
recuperación y adaptación de tradiciones 
ancestrales, al mismo tiempo que se 
reorganizaba el Estado maya. Este proceso se 
vio profundamente influido por la fusión con 
un contingente invasor, perteneciente al 
grupo tolteca, quienes introdujeron nuevos 
cultos y un sistema militarista que transformó 
la estructura sociopolítica y religiosa de los 
mayas. 
Durante el Posclásico surgieron tres núcleos urbanos de gran relevancia: Chichén Itzá, 
Uxmal y Mayapán. 

 Chichén Itzá inauguró una dinastía que mantuvo una hegemonía notable entre el año 
950 y 1200, consolidándose como un centro político y cultural preponderante. 

 Uxmal se destacó por sus avanzados desarrollos arquitectónicos y artísticos, reflejando 
la integración de elementos toltecas en la tradición maya. 

 Mayapán se erigió como el último gran dominio maya, manteniendo el poder durante 
casi dos siglos hasta su eventual colapso. 

En este periodo, el poder político y 
comercial se fragmentó en múltiples 
cacicazgos o provincias independientes y, en 
ocasiones, rivales, aunque en ciertos 
momentos se forjaron alianzas estratégicas. 
Esta desintegración interna facilitó, en 
última instancia, la conquista española, que 
se inició entre 1527 y 1536, culminando con 
la caída definitiva de la civilización maya. 

La fecha de 1524 se reconoce como el sello del final de los períodos históricos mayas, en un 
contexto en el que la conquista de los españoles se consolidó tras la caída de los aztecas en 
1521 y la posterior llegada de los conquistadores a Guatemala. 
La entrada al territorio guatemalteco fue encabezada por Pedro de Alvarado, quien, con 
medio millar de soldados, dio inicio a la etapa de Conquista Española y al proceso de 
mestizaje con los descendientes de los mayas sobrevivientes. Este complejo escenario 
histórico marcó el fin de una era milenaria, dando paso a una nueva etapa de cambio cultural 
y social en la región. 



13 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

ARTE MAYA 
 
La civilización maya, reconocida por su extraordinaria inteligencia y su profundo fervor 
religioso, desarrolló una de las manifestaciones artísticas más complejas y sofisticadas de 
América prehispánica. La arquitectura religiosa fue, sin duda, una de las expresiones más 
destacadas de esta cultura, ya que no solo servía para rendir culto a los dioses, sino que 
también reflejaba la cosmovisión y la organización ideológica de una sociedad que integraba 
de forma armónica el conocimiento astronómico con la espiritualidad. 
 
Expresión Artística y Arquitectónica 
El arte maya trascendía la mera ornamentación. Cada estructura, ya fuera una pirámide 
escalonada, un templo o una estela, era concebida como un microcosmos que replicaba el 
orden del universo. Los mayas diseñaron monumentos que alineaban sus construcciones con 
los movimientos de los astros, interpretando así el cielo como un reflejo de la voluntad 
divina. La arquitectura religiosa, por ejemplo, se vinculaba directamente con las deidades; sus 
templos y pirámides eran erigidos para honrar a los dioses y para canalizar la energía del 
cosmos hacia la vida cotidiana. 
 
Funciones y Propósitos del Arte 
El arte maya cumplía un doble propósito: 

1. Estimular la Fe Religiosa: Las obras artísticas no solo embellecían el entorno, sino 
que servían como instrumentos de comunicación divina. Los rituales, las ofrendas y los 
sacrificios se desarrollaban en espacios monumentales que, a través de su simbolismo, 
invitaban al pueblo a conectarse con lo sagrado. 

2. Enaltecer a los Gobernantes: La élite maya utilizaba el arte para legitimar y ostentar 
su poder. Las estelas y los relieves representaban no solo escenas de rituales, sino 
también retratos de nobles y guerreros, destacando sus atributos, vestimentas 
ceremoniales y símbolos de autoridad, lo que reforzaba su posición social en una 
sociedad altamente estratificada. 

 
La Figura Humana y la Simbología 
Una característica distintiva del arte maya es su énfasis en la figura humana. La 
representación del rostro, la vestimenta y los gestos de sus personajes en esculturas y relieves 
no era meramente estética, sino que estaba cargada de significado. Estos elementos permitían 
diferenciar a los miembros de la nobleza de la población común, a la vez que expresaban 
actitudes de sumisión o mando. Los artesanos mayas plasmaban en piedra y cerámica 
símbolos que se repetían en sus rituales, como una imitación de la perfección del cosmos, 
revelada a través de la naturaleza y la experiencia ancestral. 
 
 
 



14 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

Un Legado Inspirado en la Divinidad 
 
El arte maya se erigía como un reflejo del orden 
divino. Se partía de la premisa de que el creador de 
estas estructuras no hacía sino imitar las leyes del 
cielo. Cada obra de arte era, en esencia, un acto de 
creación que evocaba la imagen del primigenio ser 
universal, sugiriendo una forma de panteísmo en la 
que lo divino se manifiesta en la naturaleza y en la 
acción humana. Así, el arte se convertía en un medio 
para organizar la vida de acuerdo a una voluntad 
superior, integrando aspectos sociales, políticos y 
religiosos en una sola expresión estética. 
 
 

ARTE PREHISPÁNICO 
 

Previo al descubrimiento y la conquista de Centroamérica y México, existió en América un 
vasto y complejo mundo prehispánico, cuyo desarrollo cultural se extendió por más de tres 
mil años, abarcando aproximadamente desde el 2000 a.C. hasta el 1521 d.C. Durante este 
extenso periodo, se gestaron las primeras manifestaciones artísticas y tecnológicas que 
sentarían las bases de las culturas precolombinas. 
 
Evolución y Características del Arte Prehispánico 

1. Periodo Preclásico: 
Durante el Preclásico, las expresiones artísticas emergieron en formas rudimentarias. 
Las primeras esculturas, caracterizadas por su apariencia tosca y limitada expresividad, 
revelan un incipiente esfuerzo por representar la realidad. Asimismo, los restos de 
cerámica primitiva indican la existencia de un sistema de trueque y comercio, lo cual 
sugiere que la producción artística y artesanal ya jugaba un papel importante en la vida 
diaria. 

2. Periodo Clásico: 
En el transcurso del Período Clásico, la producción artística alcanzó niveles de 
sofisticación sin precedentes. Los mayas desarrollaron una arquitectura monumental, 
erigiendo estructuras que podían superar los 70 metros de altura, lo que evidencia un 
avanzado conocimiento en ingeniería y matemáticas. La escultura alcanzó su 
perfección, manifestándose en relieves y estelas de exquisita proporción y simetría, 
mientras que la cerámica policromada, con sus vivos colores y detallados patrones, se 
consolidó como una de las expresiones artísticas más notables. Además, la 
conceptualización y ejecución de su calendario es considerada una verdadera obra de 
arte, integrando aspectos astronómicos y religiosos en un sistema preciso y complejo. 



15 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

3. Funciones del Arte: 
El arte prehispánico no solo tenía una función estética, sino que era una herramienta 
ideológica y social. La arquitectura y la escultura se utilizaban para glorificar a los 
dioses y enaltecer a la élite gobernante, sirviendo como símbolos de poder y 
legitimidad. Los templos y pirámides, emplazados en centros urbanos y ceremoniales, 
funcionaban tanto como lugares de culto como de reunión política. Las obras de arte, 
ya sean talladas en piedra o elaboradas en cerámica, narraban mitos, celebraban rituales 
y conmemoraban acontecimientos históricos, reforzando la identidad cultural y 
espiritual de los pueblos mayas. 

4. Uso de Materiales y Técnicas: 
Los artistas prehispánicos emplearon una 
amplia variedad de materiales, como piedra, 
arcilla, oro y jade. La talla de jade, en 
particular, permitió la creación de figuras 
estilizadas utilizadas por la nobleza, 
simbolizando poder y estatus. El uso del oro y 
otros metales preciosos evidenció la habilidad 
técnica y el valor que se le asignaba a los 
objetos ceremoniales y de adorno. 

 
Ejemplos de Manifestaciones Artísticas 

 Arquitectura: Las grandes pirámides y templos de sitios como Tikal y Palenque, que 
reflejan no solo la destreza constructiva, sino también la profunda relación con la 
astronomía. 

 Escultura: Estelas y relieves que representan dioses, gobernantes y escenas rituales, 
marcados por un alto nivel de detalle y simetría. 

 Cerámica: Piezas policromadas que muestran patrones geométricos y figuras 
mitológicas, utilizadas tanto en contextos cotidianos como ceremoniales. 

 Ornamentación en Jade y Oro: Objetos de gran valor artístico y simbólico, 
destinados a la nobleza y a la élite sacerdotal. 

 
ARQUITECTURA MAYA 

 
INICIO DE LA ARQUITECTURA MAYA 
 
La arquitectura maya representa una de las expresiones artísticas y tecnológicas más 
sobresalientes de la América precolombina. En sus orígenes, se evidenció la construcción de 
plataformas y las primeras pirámides, concebidas para sostener templos de madera. Los 
antiguos mayas desarrollaron técnicas en escultura en piedra y elaboraron cerámica 
monocromática, así como figuras de barro y otros instrumentos de piedra. Los primeros 



16 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

pobladores utilizaban materiales biodegradables como la paja y el barro, entretejidos para 
formar paredes y techos, dando lugar a viviendas sencillas que se asemejaban a chozas de 
adobe con techos de ramas. Con el tiempo, la utilización de piedra caliza se volvió 
fundamental para la construcción de sillares y muros, empleándose tierra cascajo y lajas de 
piedra para rellenar los núcleos, obteniéndose 
un tipo primitivo de “cemento” a partir del 
carbonato de calcio. Además, maderas nobles 
como la caoba y el zapote se usaban para 
fabricar dinteles, refuerzos en bóvedas y 
estructuras auxiliares, lo que evidencia la 
habilidad para trabajar diversos materiales. 
 

Avances Técnicos y Logros Arquitectónicos 
El logro técnico que más distingue a la arquitectura maya es la 
invención de la falsa bóveda (o bóveda en saledizo), que consiste 
en la unión de dos muros que se aproximan en la parte superior 
mediante hiladas de piedra. Este recurso constructivo permitió 
abarcar grandes espacios sin recurrir a arcos verdaderos, lo que 
resultó en estructuras imponentes y estéticamente refinadas. 
Asimismo, el uso del estuco para enlucir pavimentos, paredes y 
esculturas, obtenido al mezclar cal con agua y goma vegetal, añadió 
una dimensión ornamental que realzaba la majestuosidad de sus 
edificaciones. Debido al considerable peso de las bóvedas y las 
cresterías (muros de mampostería que se erigían sobre ellas), se 
incrementaba el grosor de las paredes y se reducían los vanos, 
evidenciando un notable conocimiento de la ingeniería estructural. 
Distribución Regional y Estilos Arquitectónicos 
La arquitectura maya floreció en diversas regiones de Mesoamérica, destacándose seis áreas 
principales: Petén, el valle del Motagua, la cuenca del río Usumacinta, Puuc, Chenes y la 
región de Río Bec. 

 Estilo del Petén: Se caracteriza por imponentes estructuras frontales, santuarios 
macizos de planta irregular y una única entrada, como se observa en centros 
ceremoniales de Tikal y Uaxactún. 

 Valle del Motagua: Destaca por la utilización de sillares de traquita, una abundancia 
de esculturas y frisos decorativos. Copán, en Honduras, fue un centro neurálgico donde 
se perfeccionó la astronomía y se crearon sofisticadas tablas calendáricas. 

 Otros Centros: Quiriguá, por ejemplo, es notable por su escultura monolítica de 
proporciones colosales, que evidencia la diversidad y complejidad regional del arte 
maya. 

 
   

 
 



17 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

 

PROPÓSITO DE LA ARQUITECTURA MAYA 

La arquitectura maya trasciende el mero ejercicio constructivo y se erige como un 
componente esencial de su identidad cultural y social. Los mayas habitaban extensos espacios 
abiertos, y su modo de producción agrícola determinó la existencia de amplias zonas rurales 
que se extendían en los márgenes de sus grandes ciudades. Aunque muchas de estas áreas 
residenciales se encontraban a cierta distancia de los centros urbanos, las urbes mayas 
actuaban como núcleos vitales donde convergían las funciones sociales, políticas y religiosas. 

Integración Social y Religiosa 

Las ciudades mayas, concebidas como centros de reunión, tenían la capacidad de convocar a 
la población para realizar ceremonias, asambleas y eventos festivos. En estos espacios 
urbanos se integraba el tejido social del pueblo maya, pues en ellos se coordinaban tanto la 
vida cotidiana como los rituales que aseguraban el equilibrio cósmico. La arquitectura urbana 
refleja, por tanto, una interrelación estrecha entre lo social y lo religioso, donde cada edificio, 
plaza y templo era concebido en función de cumplir un rol específico dentro de la 
organización comunitaria. 

Cosmovisión y Orden Espacial 

El estudio de la arquitectura maya, más allá de los aspectos técnicos y estéticos, revela la 
profunda cosmovisión de esta civilización. La traza urbana, la disposición de las calles, la 
ubicación de templos y palacios, e incluso la inclusión de canchas para el juego de pelota, se 
concibieron siguiendo principios religiosos y astronómicos. Este orden espacial no fue 
arbitrario: se planificó de manera que los preceptos divinos y el conocimiento de los ciclos 
celestes se reflejaran en la disposición de la ciudad. Así, el diseño de la ciudadela, los templos 
y palacios evidencia la intención de crear un microcosmos que imitara el orden del universo. 

Funciones y Materialidad de las Construcciones 

El modelo de ciudad maya, con sus variaciones regionales y temporales, incorporaba diversos 
elementos que servían para distintos propósitos: 

 Ciudadela: Centro administrativo y símbolo del poder estatal. 
 Templos de culto: Espacios sagrados destinados a la adoración de las deidades, 

esenciales para el mantenimiento del orden cósmico. 
 Palacios: Residencias de gobernantes y sacerdotes, que a la vez reafirmaban su 

autoridad mediante elementos decorativos y arquitectónicos de gran sofisticación. 
 Canchas de juego: Espacios destinados al juego de pelota, actividad que tenía un 

profundo significado ritual y social. 



18 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

La construcción de estas estructuras variaba 
significativamente. Mientras las viviendas de la población 
común se edificaban con materiales perecederos como el 
bajareque, los centros urbanos se construían utilizando 
materiales más duraderos. Ejemplos notables son los 
edificios de Uaxactún y Piedras Negras, que emplearon 
arcilla y otros materiales resistentes, los cuales hoy se 
presentan como pirámides truncadas, y los grandes templos 
y palacios de piedra labrada, cuyas cámaras sepulcrales, 
como la del Templo de las Inscripciones de Palenque, 
destacan por su belleza y precisión técnica. 

La arquitectura maya es, en esencia, un reflejo del espíritu 
de su pueblo: una fusión de ciencia, arte y religión que se 
tradujo en una planificación urbana profundamente 
simbólica. La organización de sus espacios no solo 
respondía a necesidades prácticas, sino que también era 
una manifestación de su compromiso por reflejar el orden 
del universo en la Tierra. Este modelo arquitectónico, que 
integraba aspectos sociales y religiosos de manera 
armónica, sigue siendo un testimonio impresionante del 
ingenio y la sofisticación de una de las civilizaciones más 
enigmáticas y avanzadas de la historia. 

CARACTERÍSTICA DE LA ARQUITECTURA MAYA 

La arquitectura maya es tan singular como las grandes tradiciones arquitectónicas del mundo, 
comparable en complejidad y simbolismo a las corrientes griega, romana o gótica. Aunque 
presenta variaciones locales y regionales, su esencia se caracteriza por un estilo único y 
profundamente conectado con la cosmovisión y las necesidades funcionales de la sociedad 
maya. 

Modelos Constructivos y Viviendas del Pueblo 

En sus inicios, las construcciones de la población común se basaban en la utilización de 
materiales biodegradables y de fácil acceso. Se ha sugerido que la tradicional choza de paja 
maya, con su techo fuertemente inclinado de dos aguas, pudo haber servido como prototipo 
para estructuras posteriores de piedra con arcos voladizos. Estas viviendas, cuya forma se 
mantuvo prácticamente inalterada durante dos mil años, eran de forma rectangular con 
extremos redondeados, midiendo aproximadamente 6,70 metros de largo por 3,65 metros de 
ancho. Las paredes estaban formadas por palos recubiertos de lodo o piedra sin labrar, 
alcanzando una altura de hasta 2,20 metros. Sobre esta base se erigía una armazón de palos 

http://www.latinamericanstudies.org/maya/Copan-Rosalila-3.jpg


19 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

que podía elevarse entre 3,50 y 4,50 metros, sosteniendo un techo de paja de dos aguas, que 
ofrecía protección y aislamiento en el clima tropical. 

Este modelo constructivo se reflejaba en las pinturas murales y decoraciones de fachadas de 
la Época Clásica, evidenciando la continuidad y la importancia de estas viviendas en la 
identidad del pueblo maya. Incluso se han hallado cimientos de casas en los pisos más 
antiguos del palacio de Uaxactún, lo que respalda la persistencia de este estilo constructivo. 

Transición a la Construcción en Piedra 

Con el tiempo, la transición de materiales perecederos a técnicas de construcción más 
duraderas marcó un importante avance en la arquitectura maya. La notable semejanza entre 
las casas techadas de paja y los edificios de piedra —especialmente en la disposición interna 
y la funcionalidad— sugiere que la experiencia acumulada en la construcción de viviendas 
simples influyó en el desarrollo del techo de bóveda de piedras saledizas. Este innovador 
sistema constructivo permitía cubrir grandes espacios sin necesidad de grandes columnas, 
optimizando el uso de los materiales disponibles. 

Los recursos naturales, como la piedra caliza, se encontraban en abundancia y eran muy 
fáciles de trabajar. Al quemarla, se obtenía cal, y los depósitos de grava facilitaban la 
creación de morteros. Estos materiales fueron fundamentales para la evolución de la 
arquitectura maya, permitiendo la edificación de estructuras monumentales que han resistido 
el paso del tiempo. 

La evolución de la arquitectura maya, desde las humildes chozas de paja hasta las majestuosas 
construcciones de piedra, revela un profundo conocimiento técnico y una cosmovisión impregnada de 
simbolismo religioso y social. Esta transición no solo refleja la capacidad de adaptación y el ingenio de los 
mayas, sino que también evidencia cómo la tradición y la innovación se entrelazaron para dar forma a una de 
las civilizaciones más fascinantes de la historia. 

Modelo de la Arquitectura Maya 

En las primeras etapas formativas de Uaxactún, es poco probable que se hayan erigido 
edificaciones de piedra en su totalidad. Inicialmente, la construcción se limitaba a estructuras 
efímeras, en las cuales se utilizaban técnicas de edificación con materiales perecederos. Con 
el transcurso del tiempo y el perfeccionamiento de las técnicas constructivas, al final del 
periodo se comienzan a observar las primeras manifestaciones de la arquitectura en piedra. 

Transición y Primeras Construcciones en Piedra 

Las paredes bajas de piedra halladas en sitios como Chicanel, asociadas a vasijas antiguas, 
evidencian la utilización de simples muros de retención o frentes de plataformas destinadas a 
soportar estructuras efímeras. Estos muros, diseñados para sostener edificaciones construidas 



20 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

con materiales de corta duración, marcaron el inicio de la experimentación en la construcción 
en piedra. Sin embargo, en la fase final de este periodo se produce un cambio significativo: 
surge la primera construcción de gran envergadura, una pirámide diseñada para sostener una 
estructura compuesta por madera y paja. Esta transición representa un hito en el desarrollo 
arquitectónico maya, donde la piedra empieza a jugar un papel fundamental en la 
permanencia y monumentalidad de sus obras. 

Ejemplo Emblemático: La Pirámide de Uaxactún 

El ejemplar más antiguo y destacado de la arquitectura de piedra maya es la pirámide cubierta 
de estuco, identificada como E-VII-sub, ubicada en Uaxactún, en la región de Petén, 
Guatemala. Su notable estado de conservación se explica porque, poco después de su 
finalización, fue revestida completamente con una estructura de mampostería formada por 
piedras en bruto (E-VII). Los costados de esta construcción están decorados con grandes 
mascarones de estuco, que destacan por su tamaño heroico y su detallada ornamentación, 
revelando un alto nivel de destreza artística y técnica. 

La cúspide de la pirámide fue diseñada de tal manera que nunca tuvo la capacidad de sostener 
un edificio de piedra, lo que se evidencia en la presencia de cuatro hoyos en el piso de 
mortero de cal. Estos hoyos, destinados originalmente a postes, habrían servido para sostener 
los soportes de una estructura de madera y paja, demostrando la integración de materiales 
duraderos con otros más perecederos. La pirámide, con sus dieciséis mascarones decorativos 
y sus cuatro escalinatas, constituye una verdadera maravilla de la arquitectura maya primitiva 
y simboliza la transición hacia construcciones más permanentes y sofisticadas. 

 

 
 
 
 
 

Planta y alzado lateral de la pirámide E-VII Sub de Uaxactún, en doble simetría axial, cuyas cuatro caras estaban 
adornadas por grandes máscaras de estuco. Sus escalinatas axiales, bordeadas de rampas, conducían a una 
plataforma central rematada por un santuario cubierto por una techumbre de paja gruesa. 



21 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

     
 
Los mayas hicieron un notabilísimo invento arquitectónico: la falsa bóveda o bóveda en saledizo, también llamada bóveda 
triangulada.  
 

      

             
 
 



22 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

DESCRIPCIÓN DE LOS EDIFICIOS 
 
Prácticamente, todos los edificios mayas fueron levantados sobre subestructuras que variaban en altura según el uso a que se 
destinaba la construcción que sostenían, desde las terrazas bajas de 50 cms. a 2 metros de alto, cuando se trataba de palacios 
y edificios para habitación, hasta elevaciones que llegaban a veces a 45 metros en el caso de los templos (Templo IV de 
Tikal). 
 

 
  
A estas subestructuras se subía por escalinatas anchas y empinadas, construidas en uno o más lados. 
 
Los edificios se levantaban en la parte de atrás de la cima, de manera que quedara un espacio amplio entre su frente y las 
escalinatas que dan acceso a ellos; pero por detrás y en los costados llegaban casi hasta la orilla de la subestructura. Por lo 
común, las fachadas mayas están divididas horizontalmente en dos bandas principales, por una moldura media que corre sin 
interrupción en torno al edificio, como de la mitad para arriba de la pared. 
 
Otra moldura parecida corre alrededor de la parte alta del edificio. Los techos están hechos de concreto duro de cal y son 
planos, generalmente un poco más altos en el centro, para facilitar el desagüe. En el tipo de construcción de palacio, hay casi 
siempre dos largas filas de cámaras, una detrás de la otra. Si sólo hay puertas exteriores en la pared frontal, se entra a las 
cámaras interiores por medio de puertas abiertas en la pared posterior, pero a veces se 
puede entrar directamente a la fila posterior de cámaras por medio de puertas abiertas en 
la pared de atrás del edificio. En este caso es raro encontrar puertas en el largo muro 
central que separa las dos filas y casi nunca las hay en las paredes divisorias 
transversales. Estas últimas observaciones se aplican especialmente a los "palacios" de la 
región norte, pero en Piedras Negras, en la región central, no son raras las puertas tanto 
en las paredes medias como en las transversales. 
 
Ventanas propiamente dichas no existen, aunque a veces la mitad superior de la fachada 
se ve perforada por pequeñísimas aberturas rectangulares. Por muy hábilmente que los 
mayas hayan cortado y labrado los bloques de piedra individuales para sus edificios, las 
paredes tanto exteriores como interiores, fueron cubiertas originalmente de estuco de cal, 
tapando con él todas las junturas. 
 
Pero especialmente tratándose de los edificios de Yucatán no se hizo ningún esfuerzo 
para retallar las junturas. En los pueblecillos y aldeas del norte de Yucatán, todavía se 
hacen los hornos de cal de la misma manera que los hacían en los tiempos antiguos y la 
piedra caliza del lugar se quema para fabricar la cal. 
 

http://www.latinamericanstudies.org/copan/ancient-copan-1.gif


23 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

Se escoge un lugar en el bosque y se limpia por completo. En seguida se cortan manojos de leña y se colocan en un círculo 
que varía entre tres y seis metros de diámetro. Los manojos se colocan paralelamente al radio del círculo, dejándolo en el 
centro un hoyo de unos treinta centímetros de diámetro. Este montón bien ordenado de leña se levanta hasta una altura de 
más o menos 1.25 metros, y luego, comenzando desde 30 centímetros atrás de su borde exterior se amontonan los pedazos 
rotos de piedra caliza hasta otros 60 centímetros de alto. 
 
Terminada esta operación, se enciende el horno arrojando hojas y 
madera podrida al fondo del agujero del centro y prendiéndoles 
fuego. De esta manera el fuego se extiende desde el fondo hacia 
arriba y de dentro hacia fuera del horno. Los mayas creen que es 
importante tomar dos precauciones para obtener una buena quema: 
no debe haber viento, a fin de que horno se queme parejo, y, además, 
no se debe permitir que las mujeres se acerquen al lugar. Si alguna 
llega a tocar el horno, la hornada será un fracaso. 
 
Se necesitan 36 horas para que un horno se queme por completo, y 
cuando se ha logrado una buena quema, los fragmentos de piedra 
quedan enteramente reducidos a cal. Durante los mil doscientos años 
en que los antiguos mayas estuvieron construyendo edificios de 
piedra, ocurrieron diferencias en la arquitectura, no sólo de carácter 
temporal, sino también en forma de variantes regionales, que se 
reflejan en los diferentes tipos de unión de las piezas, en detalles de construcción y sin embargo, considerando el largo 
espacio de tiempo que abarcaron sus actividades constructoras las extensas áreas en que florecieron, la arquitectura maya es 
notablemente homogénea. 
 

PUEBLO XINCA 

Ubicación Geográfica y Contexto Histórico 

El pueblo Xinca se asentó en el suroriente de Guatemala, en un territorio comprendido entre 
el río Michatoya y el río La Paz, este último marcando la frontera con El Salvador. La región 
comprendida entre ambos ríos abarca los actuales departamentos de Santa Rosa, parte de 
Jutiapa, la zona sur de Jalapa y la porción occidental de Escuintla. Durante el periodo 
colonial, esta área fue conocida como el Corregimiento de Guazacapán, lo que subraya su 
importancia administrativa y regional. 

Los documentos coloniales describen a la población de esta región 
mediante categorías utilizadas por los administradores y sacerdotes, 
tales como “indios”, “ladinos”, “pardos”, “mulatos” y “negros”. 
Estos términos, hoy en día considerados ofensivos en algunos casos, 
eran utilizados para clasificar a los habitantes según sus orígenes y 
características. Sin embargo, algunos registros sí especifican el 
idioma y el grupo étnico, utilizando variantes como “sincas”, 
“zincas”, “sinacamecayos” y, en la actualidad, se prefiere la 
denominación Xinca o Xinkas. 



24 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

Orígenes y Distribución Lingüística 

Los lingüistas sostienen que los Xinkas constituyeron una población muy antigua, asentada 
en el suroriente de Guatemala, particularmente en las inmediaciones del río Los Esclavos. 
Este grupo habitaba la región mucho antes de la llegada de otros pueblos, como los pipiles y 
los poqomames, quienes se establecieron aproximadamente entre los años 1200 y 1524, es 
decir, casi 300 años antes de la llegada de los españoles. Se considera que los núcleos 
fundamentales de la cultura Xinca se concentraron en lugares como Chiquimulilla, 
Guazacapán y Taxisco, además de otros asentamientos colindantes. 

Centro Político y Transformaciones Sociales 

El centro político y administrativo de los Xinkas fue Guazacapán, una ciudad que funcionó 
como núcleo organizador de la región. Con el paso del tiempo, varios pueblos Xinka, como 
Atiquipaque, desaparecieron, en gran parte debido a las enfermedades traídas por los 
españoles, a las cuales la población originaria no tenía defensas inmunológicas, y a la 
explotación a través del trabajo forzado. Actualmente, la región Xinka se compone de 
diversos pueblos y comunidades, distribuidos en: 

 Santa Rosa: Chiquimulilla, Santa María Ixhuatán, Guazacapán, Jumaytepeque, 
Taxisco, San Juan Tecuaco, Sinacantán, y la aldea Los Esclavos, además de residentes 
en las orillas del río Los Esclavos. 

 Jutiapa: Yupiltepeque, Comapa, parte de San Cristóbal Jutiapa, Atescatempa y 
Quesada. 

 Jalapa: Áreas de la Montaña de Santa María Xalapán, Santiago Mataquescuintla y San 
Carlos Alzatate (anteriormente conocido como Santa Cruz Alzatate). 

Algunos autores sugieren que también pudo haber presencia Xinca en las actuales localidades 
de Sansare y Sanarate (El Progreso). Además, se ha debatido la existencia de población 
ch’orti’ en Mataquescuintla y, en ciertos contextos, algunos habitantes de Jutiapa, 
particularmente de Comapa, se identifican como pipiles. 

EL ENCUENTRO DE LOS XINKAS CON LOS ESPAÑOLES 
 

La historia del Pueblo Xinka desde la llegada de los españoles, hace más de 500 años, se ha 
reconstruido a partir de diversos documentos y crónicas coloniales que ofrecen testimonios 
fragmentados pero valiosos. La primera mención indirecta a la zona xinka se encuentra en la 
Segunda Carta de Relación de la Conquista, enviada por el Almirante Pedro de Alvarado a 
Hernán Cortés el 28 de julio de 1524. En dicha carta, Alvarado relata, tras describir su batalla 
contra los tz’utujiles, que permaneció ocho días en la región de Escuintla, enfrentándose a los 
pipiles. Durante su travesía hacia Cuscatlán (actual El Salvador), pasó por el pueblo de 



25 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

Atiquipaque, donde se encontró con habitantes que hablaban un idioma distinto al pipil, 
identificados hoy como xinkas. 

El cronista criollo Francisco Antonio de Fuentes y Guzmán, en su obra Recordación Florida, 
narra con detalle los enfrentamientos entre los Xinkas y las fuerzas españolas. Según sus 
relatos, alrededor del 27 de mayo de 1524, Pedro de Alvarado, al mando de un ejército 
compuesto por 250 soldados españoles, 100 caballos y 6,000 indígenas aliados –entre ellos 
kaqchikeles, mexicanos y cholutecas– invadió el territorio xinka, haciendo contacto inicial en 
Atiquipaque. Fuentes y Guzmán describe cómo el jefe de Atiquipaque hirió con su lanza al 
caballo de Alvarado, desencadenando una violenta lucha en la que los capitanes españoles 
resultaron ensangrentados. 

Posteriormente, Pedro de Alvarado capturó a tres de los principales jefes de Atiquipaque y, 
junto a su hermano Jorge de Alvarado, continuó su marcha hacia Taxisco. Los indígenas, 
demostrando una formidable capacidad defensiva, erigieron fosos y atacaron a los españoles 
con flechas, destacándose la destreza de los flecheros de los pueblos de Tepeaco y Tacuylula. 
Además, desde la serranía de Nextiquipaque descendieron numerosos guerreros que lanzaron 
varas, flechas y piedras con hondas contra las tropas, incluidas las unidades de tlascaltecas 
aliadas. 

Los relatos coloniales también relatan episodios de astucia militar. En Guazacapán, por 
ejemplo, los xinkas sorprendieron al ejército español, sustraendo armas y enseres como 
ballestas, alpargatas y herrajes. Los Xinkas utilizaban arcos, flechas envenenadas y lanzas 
elaboradas con maderas duras, como el güiscoyol, para defenderse, y protegían sus cuerpos 
con rudimentarias corazas de algodón. Asimismo, Fuentes y Guzmán menciona que en 
Guazacapán los indígenas portaban curiosas “campanillas” o “pampanillas”, que, aunque su 
función exacta es incierta, probablemente formaban parte de un ritual de guerra destinado a 
intimidar o coordinar los combates. 

La resistencia xinka se extendió a otras regiones. Los guerreros de Guazacapán se aliaron con 
los de Nextiquipaque, Chiquimulilla, Guaymago y Guanagazapa, mientras que los indígenas 
de Jumay, situados al norte de Guazacapán, ofrecieron una férrea resistencia al ataque 
español, aliándose con pueblos de Jalpatagua, Ixhuatán, Comapa, Los Esclavos y los 
Petapanecos. Bajo el mando de Juan Pérez Dardón, un contingente de soldados españoles, 
respaldado por mil indígenas Goathimaltecos, mexicanos y tlascaltecos, fue enviado para 
someter a la resistencia de Jumay. En su avance hacia el valle, los españoles tuvieron que 
construir un puente temporal de madera para cruzar el caudaloso río Los Esclavos, mientras 
que los indígenas de Jumay empleaban ingeniosos artificios militares, como una gran 
armazón de madera que les permitía lanzar piedras de gran tamaño, comparables a disparos 
de un cañón. 



26 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

Los relatos de Fuentes y Guzmán subrayan el 
carácter violento y dinámico de estos 
encuentros. Los españoles capturaron a varios 
líderes indígenas, incluyendo a un hijo del 
Señor Tonaltet y al cacique del pueblo de Los 
Esclavos, quienes fueron llevados prisioneros 
para ser “herrados”, en un intento por sofocar 
futuras rebeliones. Estos episodios, que 
incluyen la posterior construcción del puente 
“Los Esclavos” en 1592, evidencian las tácticas 
utilizadas por los colonizadores para imponer 
su dominio sobre la región. 

Durante la época colonial, los Xinkas fueron obligados a pagar tributos y a realizar trabajos 
forzados, a pesar de conservar en cierta medida sus tierras comunales, esenciales para su 
sustento. Los indígenas se vieron sometidos a un sistema de tributos en especie y dinero, 
recaudados por las autoridades locales, lo que generó conflictos y luchas por la defensa de sus 
derechos territoriales. Litigios y disputas por la propiedad de las tierras comunales se 
extendieron hasta el siglo XIX, marcando una transformación profunda en la estructura social 
y cultural de la región. 

La resistencia no se limitó a los primeros años de la 
conquista. A lo largo del siglo XVII, los Xinkas 
continuaron manifestando su descontento mediante 
acciones de sabotaje, como incendios y ataques con 
“saetas” impregnadas de azufre, evidenciando un espíritu 
de lucha que perduró pese a la opresión colonial. 

 

EL DILEMA DEL IDIOMA XINKA 

El idioma xinka ha sido objeto de numerosos estudios lingüísticos que reflejan tanto su 
importancia cultural como los desafíos que enfrenta su transmisión entre las nuevas 
generaciones. En 1938, Jesús Fernández llevó a cabo un estudio fundamental en el que afirmó 
que el xinka se hablaba únicamente entre los indígenas de Guazacapán. Sin embargo, 
investigaciones posteriores demuestran que este idioma se utilizaba de manera fluida entre los 
adultos mayores de Guazacapán, Chiquimulilla y Yupe hasta hace algunas décadas, lo que 
evidencia una disminución progresiva en su uso cotidiano. 

Durante las décadas de 1963 y 1964, el lingüista guatemalteco Otto Schumann Gálvez realizó 
un exhaustivo estudio del idioma xinka en varios pueblos de Santa Rosa. Su tesis, titulada El 

Xinca de Guazacapán (1967), resalta la riqueza lingüística de esta lengua y su papel 



27 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

fundamental en la identidad de la comunidad, y permanece accesible para consulta a través de 
recursos digitales. Posteriormente, en el año 2000, la lingüista alemana Frauke Sachse 
examinó el uso del xinka en Chiquimulilla y Guazacapán, concluyendo que "el idioma xinka 
ya no se usa para la comunicación cotidiana", lo que subraya el urgente dilema de su 
preservación. 

Además, lingüistas como Rodrigo Ranero y Juan Pablo López han contribuido 
significativamente a la investigación del xinka a través de proyectos específicos promovidos 
por el Consejo del Pueblo Xinka de Guatemala (COPXIG). Entre otros destacados 
investigadores se encuentran los norteamericanos Lyle Campbell, Terrence Kaufman y 
Christopher Rogers, quienes han analizado este idioma desde perspectivas comparativas y 
evolutivas. 

La situación del idioma xinka en otras regiones, como Jalapa, aún requiere un análisis más 
profundo, pues no se han hallado suficientes datos o referencias coloniales que permitan 
establecer una comparación precisa con el xinka hablado en Santa Rosa. Este interrogante es 
esencial, ya que el idioma es uno de los múltiples elementos que constituyen la identidad 
cultural. Además del lenguaje, la identidad indígena se configura a partir del territorio, la 
organización social, la espiritualidad, las leyendas y otros rasgos distintivos de la población 
de la montaña de Jalapa. 

Un ejemplo vivo de la persistencia del xinka se evidencia en 2006, cuando la autora de este 
documento visitó a la señora Victoria Serrano en la aldea La Paz. Esta experimentada 
hablante conservaba un extenso vocabulario en xinka, demostrando que, aunque su uso 
cotidiano ha disminuido, el conocimiento de la lengua sigue presente en algunos miembros de 
la comunidad. 

EL VESTIDO O INDUMENTARIA 
 

La indumentaria del pueblo Xinka constituye una parte 
esencial de su identidad cultural, recordada con profunda 
nostalgia y admiración por sus descendientes. Diversas 
investigaciones y relatos orales revelan que, desde tiempos 
antiguos, las comunidades xinkas en Santa Rosa y Jalapa 
conservaron con esmero los detalles de su vestimenta 
tradicional, considerándola un símbolo vivo de su herencia. 

Vestimenta Femenina 

Las mujeres Xinkas destacan en la memoria colectiva por 
la belleza y el colorido de sus atuendos. Se recuerda que las 



28 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

abuelas vestían enaguas elaboradas y fustanes de manta, complementadas con un generoso 
despliegue de vuelos y adornos que enriquecían la falda. Los colores utilizados en las telas 
eran vibrantes y chillantes: rosados, fucsia, lila, amarillo canario, verde limón, entre otros, lo 
que daba un carácter festivo y distintivo a sus ropas. Asimismo, las mujeres peinaban sus 
cabellos con trenzas y listones, y en ocasiones se adornaban con peinetas, collares de 
múltiples hilos y aretes, elementos que reforzaban su identidad y belleza ancestral. Hoy en 
día, es común que las mu jeres adultas porten estos trajes en festividades o actos culturales, 
mientras que las jóvenes tienden a adoptar modas contemporáneas, aunque el conocimiento 
de estos elementos sigue siendo parte de la herencia cultural. 

Vestimenta Masculina 

En cuanto a la vestimenta masculina, se destaca la 
simplicidad y funcionalidad. Tradicionalmente, los 
hombres Xinkas vestían calzón o pantalón corto y 
camisa de manta. Complementaban su atuendo con 
sombreros de palma, confeccionados artesanalmente, 
tecomates para beber y morrales de pita colgados al 
hombro. Durante el invierno, algunos optaban por 
calzar botas de hule, y, en ciertos contextos, se 
utilizaban chaquetas de gabardina. La mayoría de los 
hombres caminaban descalzos, lo cual era común en 
su entorno y ha sido recordado en los relatos como “a 
pura pezuña andaban”. Aunque estos trajes han caído 
en desuso en la vida diaria, especialmente entre las 
generaciones más jóvenes, los ancianos conservan 
estos atuendos, valorándolos como parte esencial de 
su identidad cultural. 

PUEBLO GARÍFUNA 
El pueblo Garífuna, también denominado Garínagu en plural, es un grupo étnico que habita 
en la vertiente atlántica de Centroamérica, en países como Guatemala, Belice, Honduras y 
Nicaragua. Este grupo se distingue por su rica 
cultura, la cual se plasma en su idioma, música, 
gastronomía y un misticismo propio, aspectos que 
han sido documentados por diversos estudios, 
como el de González (2018). 
 
El origen de los Garífuna se remonta a la isla de 
San Vicente, ubicada en las Antillas Menores o 
Islas Borlovento. Los primeros africanos que 



29 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

llegaron a esta isla eran sobrevivientes de naufragios de barcos europeos que transportaban 
esclavos desde el oeste de África hacia las Indias Orientales (América). Inicialmente, la isla 
estaba habitada por la población Arawak, que fue desplazada por los caribes rojos, quienes 
tomaron posesión de sus mujeres, perpetuando la lengua y cultura Arawak. Con la llegada de 
los africanos, quienes fueron acogidos por los caribes, surgió el término “Caribes Negros”, 
utilizado para distinguir a estos nuevos habitantes de los caribes rojos originarios de la región. 
A mediados del siglo XVII, la influencia de colonizadores franceses e ingleses se hizo notar 
en la isla, lo que impulsó una infiltración gradual de africanos y consolidó a San Vicente 
como refugio de esclavos fugitivos. Durante el siglo XVIII, las tensiones entre caribeños y 
europeos llevaron a la absorción paulatina de la población caribe roja por la negra, y, en la 
segunda mitad de dicho siglo, la isla pasó a ser una colonia inglesa. Sin embargo, las 
continuas batallas con los colonos ingleses eventualmente resultaron en la deportación de los 
caribes negros. 
 
En 1802, un bergantín procedente de la isla de Roatán, con una tripulación de raza negra, 
arribó al oeste de la desembocadura del río Dulce. Ante la escasez de víveres y armas, la 
tripulación se desplazó hacia Punta Gorda en Belice. El 15 de mayo de 1806, se establecieron 
los primeros pobladores en el área, denominada Gulfu Yumuoun o “La Boca del Golfo”, por 
su ubicación estratégica en la desembocadura del río Dulce. 
El 26 de noviembre de 1831, el gobierno decretó que el lugar conocido como La Buga –o La 
Boca–, ubicado en la desembocadura del río Dulce hacia el océano Atlántico, se convirtiera 
en la cabecera del distrito que abarcaba todas las poblaciones de la región. Este distrito fue 
nombrado Livingston en honor al legislador norteamericano Eduardo Livingston, y dos años 
después, el Nuevo Puerto de Livingston fue elevado a la categoría de Puerto de Registro. 
Actualmente, el distrito de Livingston, centro de la población Garífuna, está compuesto por 
53 comunidades, 45 aldeas, 4 fincas y 4 caseríos, y su acceso se realiza exclusivamente por 
vía marítima (Conocimientos Ancestrales de la Salud de Pueblo Garífuna, 2011). 
 
La historia del pueblo Garífuna es un testimonio de resiliencia y adaptación. Desde sus 
orígenes en la isla de San Vicente hasta la formación de comunidades en el continente, los 
Garífuna han forjado una identidad cultural única, marcada por la fusión de raíces africanas, 
caribeñas e indígenas. Su legado, evidente en la preservación de su idioma, música y 
tradiciones, sigue siendo un elemento vital en la construcción de la identidad de las 
comunidades en la vertiente atlántica de Centroamérica. 
 

LENGUA GARÍFUNA 

El origen de la lengua Garífuna se remonta a la isla San 
Vicente, conocida en sus orígenes como Yurumain, hace 
más de seis siglos. Inicialmente, Yurumain estaba habitada 
por los Ignéri, cuyo idioma pertenecía a la familia Arawak-
maipure. Con el tiempo, estos primeros habitantes fueron 



30 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

invadidos por los caribes, quienes hablaban una lengua de la familia Caallina (Carina). Este 
encuentro provocó una fusión lingüística que dio lugar a una sociedad dual: mientras que en 
la población masculina se preservaba el término kallinagu o caribe, en la femenina se 
mantenía el legado lingüístico arahuaco o ignéri. La convergencia de ambas lenguas originó 
una nueva lengua, denominada inicialmente calipona y posteriormente conocida como 
Garífuna. 

Con la llegada de los africanos a la isla, estos se vieron forzados a aprender el idioma nativo, 
pero también aportaron su fonética, lo que enriqueció aún más la lengua Garífuna. Si bien la 
influencia africana se ha atenuado con el tiempo, algunas palabras de su vocabulario han 
perdurado y se integran en el acervo lingüístico actual. 

Durante la época colonial, el contacto con los colonizadores permitió que los Garífuna 
adoptaran elementos del francés y del inglés, incorporando vocablos y estructuras 
provenientes de estas lenguas. Además, la interacción con la etnia Q’eqchí y diversos grupos 
ladinos dejó su impronta, evidenciando así la naturaleza dinámica y sincrética del idioma 
Garífuna, que ha evolucionado en respuesta a múltiples influencias culturales y lingüísticas. 

CULTURA 

La cultura Garífuna constituye un patrimonio idiosincrásico de gran riqueza, profundamente 
arraigado en sus orígenes africanos y preservado a lo largo de los siglos. Esta identidad 
cultural se expresa a través de un conjunto único de costumbres, idioma, ritos y tradiciones 
que distinguen a los Garífuna de otros grupos étnicos. La transmisión intergeneracional de 
esta herencia se ha convertido en un elemento fundamental de su identidad colectiva. 

Sin embargo, en la actualidad, la conservación de esta cultura enfrenta desafíos significativos. 
El proceso de aculturación, impulsado por la influencia de factores externos y estereotipos 
foráneos, ha puesto en riesgo el patrimonio cultural Garífuna. La pérdida progresiva del 
idioma y la escasez de documentación escrita sobre su historia, ritos y tradiciones agravan 
esta situación, dificultando la continuidad de una cultura que ha sido un pilar de identidad y 
cohesión social. Por ello, es imperativo desarrollar estrategias y políticas culturales que 
promuevan la preservación y revitalización de estas prácticas ancestrales, garantizando así 
que la herencia Garífuna continúe enriqueciéndose y transmitiéndose a las futuras 
generaciones. 

 
 
 
 
 



31 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

GATRONOMÍA 

La gastronomía Garífuna es un reflejo vibrante de 
la fusión cultural y la riqueza natural de su 
entorno. En su dieta diaria, la yuca ocupa un lugar 
fundamental, complementada por una variedad de 
ingredientes frescos como mariscos, plátano y 
leche de coco, entre otros (Culturas, s.f.). Estos 
elementos básicos no solo proporcionan los 
nutrientes necesarios, sino que también aportan 
sabores y texturas distintivas que caracterizan la 
cocina Garífuna. 

Entre las tradiciones culinarias se destacan elaboraciones típicas como el puré de plátano, el 
casabe —una especie de galleta de yuca— y diversas variedades de pan elaborados con 
ingredientes locales, tales como el pan de coco, banano, piña y camote (Castillo, 2015). Estos 
productos, consumidos tanto en ocasiones cotidianas como en festividades, evidencian la 
importancia de los recursos naturales en la alimentación de este pueblo. 

Asimismo, la cocina Garífuna ofrece una amplia gama de platillos tradicionales. Entre ellos 
se encuentra el Dugito, un reconfortante guiso de papa; el Gallo Pinto, preparado con aceite 
de coco, que resalta la combinación perfecta de sabores tropicales; y el Johny Cake, un pastel 
emblemático que se sirve en velorios, simbolizando la comunión y la tradición en momentos 
de duelo. Otra especialidad es el Guifiti, la bebida típica por excelencia, elaborada a partir de 
una infusión de diversas hierbas y ron, que representa el espíritu festivo y resiliente de la 
comunidad (Culturas, s.f.). Además, platos como el Tapado, el Rice and Beans y el caldo 
Machuca (Castillo, 2015) completan el repertorio gastronómico, ofreciendo una experiencia 
culinaria completa y diversa. 

MÚSICA 

La música desempeña un papel fundamental en la cultura del pueblo Garífuna, 
constituyéndose como una expresión vibrante de su identidad y espiritualidad. Se caracteriza 
por el uso predominante de instrumentos de percusión, cuyo sonido no solo acompaña, sino 
que también transmite significados profundos ligados a la historia y la cosmovisión de esta 
comunidad. 

Entre los instrumentos más emblemáticos se encuentran los tambores, elaborados 
artesanalmente a partir de troncos de madera, pieles y lazos, que son cuidadosamente 
diseñados para producir resonancias únicas. En sus reuniones espirituales y ceremonias, se 
utilizan tradicionalmente tres tambores que simbolizan el pasado, el presente y el futuro de la 



32 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

vida Garífuna, encapsulando la continuidad del tiempo y la importancia de la memoria 
colectiva (Castillo, 2015). 

Además de los tambores, la música Garífuna incluye el uso de maracas y de caparazones de 
tortuga, que se emplean para generar ritmos y matices sonoros que enriquecen las 
composiciones musicales. Estos instrumentos, elaborados con materiales naturales y 
tradicionales, no solo cumplen una función estética y rítmica, sino que también actúan como 
vehículos de comunicación y expresión emocional en las celebraciones y rituales. 

La musicalidad en la cultura Garífuna es un reflejo de la conexión íntima que su pueblo 
mantiene con la naturaleza y con su herencia ancestral. Cada ritmo, cada golpe y cada 
cadencia en sus canciones está impregnado de significado, evocando tanto la fuerza de la 
tradición como el espíritu de resistencia y esperanza. La fusión de sonidos y la complejidad 
de los ritmos invitan a la comunidad a un estado de comunión y a la celebración de su 
identidad, transformando la música en una herramienta de cohesión social y espiritual. 

DANZAS 

La música y la danza constituyen expresiones fundamentales de la identidad cultural 
Garífuna, y cada baile posee un significado y una función particular que reflejan la historia, 
las tradiciones y la resiliencia de este pueblo. 

Chumba 

La danza Chumba se destaca por sus coreografías que imitan los distintos oficios y 
actividades laborales propias de la cultura Garífuna. Esta danza, de carácter didáctico, tiene 
como objetivo preservar y transmitir conocimientos sobre las labores cotidianas, integrando 
tanto a hombres como a mujeres en su ejecución. Los movimientos sincronizados y rítmicos 
del Chumba son una representación viva de la vida diaria y del esfuerzo colectivo que 
caracteriza a la comunidad. 

Hungunhugu 

En la danza Hungunhugu, los movimientos corporales evocan el vaivén de las 
embarcaciones, con los pies realizando giros circulares que imitan el desplazamiento en el 
agua. Este baile es especialmente significativo, ya que los cantos que lo acompañan narran 
episodios históricos cruciales, como la expulsión de los Garínagu de la Isla de San Vicente y 
su subsiguiente llegada a Centroamérica. La fusión de movimientos y música en Hungunhugu 
crea una experiencia ritual que conecta a los participantes con su pasado y sus tradiciones 
marítimas. 



33 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

Punta 

La Punta es, sin duda, la danza Garífuna más reconocida y difundida, trascendiendo las 
fronteras de las comunidades indígenas. Se baila en festividades y celebraciones de carácter 
ritual, siendo especialmente significativa en los velorios, donde se cree que ayuda al espíritu 
del fallecido en su transición hacia la otra vida. Además, la versión contemporánea conocida 
como Punta Rock, originada por los Garífuna de Belice, fusiona ritmos tradicionales con 
elementos modernos, demostrando la adaptabilidad y vitalidad de esta danza en la actualidad. 

Sambay 

La danza Sambay es festiva y enérgica, y se realiza en diversas ocasiones y espacios. Su 
esencia recreativa se plasma en saltos dinámicos y mímicas expresivas, en las que las 
extremidades inferiores juegan un papel crucial. Los cantos que acompañan el Sambay son 
fundamentales, ya que no solo enriquecen la coreografía, sino que también transmiten 
mensajes y emociones que han sido transmitidos de generación en generación. 

Wanaragua – Yancunu 

La danza Wanaragua – Yancunu se ejecuta en fechas señaladas, como el 25 de diciembre y 
el 1 de enero, y posee un carácter guerrero. Este baile tiene sus raíces en los conflictos entre 
los Garínagu y los invasores europeos, especialmente ingleses y franceses. Su originalidad 
radica en la estrategia de defensa adoptada por los hombres, quienes, para contrarrestar la 
violencia de los colonizadores que abusaban de las mujeres, se vestían de ellas. Este acto 
simbólico desafiaba las normas impuestas y se erigía como un testimonio de resistencia y 
valentía. 

ECONOMÍA 

Entre las actividades económicas fundamentales del pueblo Garífuna destacan la pesca y el 
turismo, siendo este último la principal fuente de ingreso económico para la comunidad. La 
pesca, practicada de manera artesanal y sostenible, no solo provee alimentos frescos y 
locales, sino que también constituye un elemento central en las tradiciones culturales y 
rituales del pueblo. Los métodos tradicionales de pesca, transmitidos de generación en 
generación, demuestran un profundo conocimiento del ecosistema marino y un compromiso 
con la conservación de los recursos naturales. 

El turismo, por su parte, se ha convertido en un motor económico vital. Los visitantes se 
sienten atraídos por la rica herencia cultural, la música, la danza y la calidez de la comunidad 
Garífuna. Los festivales y eventos culturales, en los cuales se exhiben danzas, música y 
artesanías tradicionales, ofrecen a los turistas una experiencia auténtica que contribuye a la 



34 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

generación de empleo y al fortalecimiento de la identidad cultural. Esta actividad no solo 
impulsa el crecimiento económico, sino que también promueve la preservación de tradiciones 
y la difusión del conocimiento ancestral, permitiendo que la cultura Garífuna llegue a nuevos 
públicos en el ámbito internacional. 

En el ámbito familiar, la estructura predominante es aquella en la que la figura materna 
asume roles múltiples y esenciales, dado que es común que el padre se vea obligado a migrar 
a otros países en busca de mejores oportunidades. La madre se convierte, así, en el pilar del 
hogar, encargándose del cuidado de los hijos, la administración doméstica y contribuyendo 
significativamente al sustento familiar mediante diversas actividades. Además de la venta de 
productos pesqueros y alimentos locales, muchas mujeres desempeñan trabajos profesionales 
que requieren formación académica superior, tales como maestras, secretarias o profesionales 
en otras áreas, lo que evidencia una notable adaptabilidad y resiliencia. 

Otra fuente relevante de ingresos son las remesas. Ante la limitada oferta de oportunidades 
laborales en Livingston, un número considerable de habitantes ha optado por emigrar a 
Estados Unidos. Las remesas enviadas por estos migrantes se han convertido en un apoyo 
crucial para muchas familias, permitiendo el pago de servicios básicos, la inversión en 
educación y el mejoramiento de las condiciones de vida en la comunidad. 

Este entramado económico, basado en la diversidad de fuentes de ingreso y en la solidez de 
las estructuras familiares, refleja la capacidad del pueblo Garífuna para adaptarse a los 
cambios económicos globales sin perder su identidad cultural. Además, la convergencia de la 
tradición pesquera, el turismo cultural y las remesas demuestra cómo los Garífuna combinan 
prácticas ancestrales con estrategias modernas para sostener su economía y preservar su 
legado. Esta resiliencia económica es un testimonio de su perseverancia y de la importancia 
de valorar y promover el patrimonio cultural en un mundo en constante transformación. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



35 de 35 

 

 

PLAN DIARIO                                      Primero Básico – Cultura y Lenguas Mayas 1                                     BIMESTRE 1 
Alégrate, joven, en tu juventud, y tome placer tu corazón en los días de tu adolescencia; y anda en los caminos de tu 

corazón y en la vista de tus ojos; pero sabe, que sobre todas estas cosas te juzgará Dios. Eclesiastés 11:9 

INFORMACIÓN (INCLUÍDA EN ESTE DOCUMENTO 
EDUCATIVO) TOMADA DE: 
 

Sitios web: 
 

EcuRed.com. Garífuna (etnia). Consultado: 15:12, 09 sept, 2022. https://www.ecured.cu/Gar%C3%ADfuna_(etnia) 

 
F., Claudia Dary. Historia E Identidad Del Pueblo Xinka. Instituto de Estudios Interétnicos - IDEI.  
https://digi.usac.edu.gt/edigi/pdf/xinka.pdf 
 
http://www.izabalinformativo.com.gt/noticias/izabal/delegada-de-la-defensoria-de-la-mujer-indigena-mujer-garifuna-ha-

sido-pieza-fundamental-para-el-desarrollo-de-su-comunidad/ 

 
Ministerio de Economía (2019, Ag 26). Respaldo a la comunidad garífuna. Emprendimientos: una oportunidad de 
impulsar el desarrollo socioeconómico del pueblo garífuna afrodescendiente. https://guatemala.gob.gt/respaldo-a-la-

comunidad-garifuna/ 

 
Proyecto Waka (2018). Garífuna: la transmisión de la lengua a través de la música. https://www.proyectowakaya.com/la-

lengua-garifuna-en-la-musica/ 

 
Wikiguate (2019, feb 12). Garífunas. https://wikiguate.com.gt/garifunas/ 

 
Wikiguate (2015, feb 27). Período Preclásico. Consulado: 10:12, 08 sept, 2022. https://wikiguate.com.gt/periodo-

preclasico/ 

 

 

https://www.ecured.cu/Gar%C3%ADfuna_(etnia)
https://digi.usac.edu.gt/edigi/pdf/xinka.pdf
http://www.izabalinformativo.com.gt/noticias/izabal/delegada-de-la-defensoria-de-la-mujer-indigena-mujer-garifuna-ha-sido-pieza-fundamental-para-el-desarrollo-de-su-comunidad/
http://www.izabalinformativo.com.gt/noticias/izabal/delegada-de-la-defensoria-de-la-mujer-indigena-mujer-garifuna-ha-sido-pieza-fundamental-para-el-desarrollo-de-su-comunidad/
https://www.proyectowakaya.com/la-lengua-garifuna-en-la-musica/
https://www.proyectowakaya.com/la-lengua-garifuna-en-la-musica/
https://wikiguate.com.gt/garifunas/
https://wikiguate.com.gt/periodo-preclasico/
https://wikiguate.com.gt/periodo-preclasico/

